
Phra Brahmapundit (Prayoon Dhammcitto)

Development Goals (SDGs)

Religions and
Sustainable 

พระพรหมบัณฑิต (ประยูร ธมฺมจิตฺโต)

ศาสนากับ 
เป้าหมาย 

การพัฒนาที่ยั่งยืน (SDGs) 

eace
Partn

ership

P
ro

sp
er

ity

PlanetPeople

eace
Partn

ership

P
ro

sp
er

ity

PlanetPeople

cover1.indd   1-3 3/13/19   8:58 PM



ศาสนากับ 
เป้าหมาย 

การพัฒนาที่ยั่งยืน (SDGs) 

Development Goals (SDGs)

Religions and
Sustainable 





คำ�ปรารภ
	
	 พระพรหมบณัฑติ (ประยรู ธมมฺจติโฺต) กรรมการมหาเถรสมาคม เจา้คณะภาค ๒ 
เจ้าอาวาสวัดประยุรวงศาวาสวรวิหาร ประธานศูนย์พระปริยัตินิเทศก์แห่งคณะสงฆ์ไทย 
ประธานสภาสากลวนัวสิาขบชูาโลก เป็นผูแ้ทนเจา้พระคณุสมเดจ็พระอรยิวงศาคตญาณ 
(อัมพร อมฺพโร) สมเด็จพระสังฆราช สกลมหาสังฆปริณายก เข้าร่วมประชุมผู้นำ�ศาสนา
นานาชาติในหัวข้อเรื่อง “ศาสนากับเป้าหมายการพัฒนาที่ยั่งยืน (SDGs)” และบรรยาย 
พิเศษในหัวข้อเดียวกัน ณ ห้องประชุมซินนอดใหม่ นครรัฐวาติกัน โดยมีพระราช
รัตนสุนทร (วินัย ธมฺมานนฺโท) พระราชปริยัติมุนี (เทียบ สิริาโณ) ผู้ช่วยเจ้าอาวาส 
วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม พร้อมด้วย คุณฐาปน สิริวัฒนภักด ี ไวยาวัจกร 
วัดพระเชตุพนฯ กรรมการมูลนิธิสิริวัฒนภักดี และกรรมการผู้อำ�นวยการใหญ่  
บริษัท ไทยเบฟเวอเรจ จำ�กัด (มหาชน) เป็นผู้ติดตามเข้าร่วมประชุมด้วย
	 มูลนิธิสิริวัฒนภักดี และ บริษัท ไทยเบฟเวอเรจ จำ�กัด (มหาชน) เห็นว่าเนื้อหา
สาระของคำ�บรรยายมีความน่าสนใจ จึงได้ขออนุญาตพระพรหมบัณฑิตจัดพิมพ์ 
เผยแพรใ่นการทีส่มเดจ็พระเทพรตันราชสดุาฯ สยามบรมราชกมุาร ีเสดจ็พระราชดำ�เนิน 
มาทรงเปิดอาคารสริิภักดธีรรม เนือ่งในโอกาสครบ ๑๙๐ ปี วดัประยรุวงศาวาสวรวหิาร  
ในวันที่ ๑๘ มีนาคม พ.ศ. ๒๕๖๒
	 ขออนุโมทนามูลนิธิสิริวัฒนภักดี และ บริษัท ไทยเบฟเวอเรจ จำ�กัด (มหาชน)  
ที่มีจิตศรัทธาสร้างอาคารสิริภักดีธรรมถวายวัด และจัดพิมพ์ทั้งฉบับภาษาไทยและ 
ภาษาอังกฤษเผยแพร่หนังสือนี้เพื่อแจกเป็นธรรมบรรณาการแก่ผู้มาร่วมงาน
							     
							       วัดประยุรวงศาวาสวรวิหาร

	



สารบัญ

ศาสนากับเป้าหมายการพัฒนาที่ยั่งยืน (SDGs) 	 ๑
สานต่อความสัมพันธ์	 ๓
ประเพณีทางสังคมของคาทอลิก	 ๖
	 •   ความเป็นมาของเป้าหมายการพัฒนาที่ยั่งยืน (SDGs)	 ๗
	 •   สรุปเป้าหมายการพัฒนาที่ยั่งยืน		  ๑๐
	 •   การพัฒนาแบบองค์รวม	 ๑๒
	 •   ภาวนา ๔ กับเป้าหมายการพัฒนาที่ยั่งยืน	 ๑๕
หลักปรัชญาของเศรษฐกิจพอเพียง	 ๒๐
สภาสากลวันวิสาขบูชาโลก	 ๓๐

	
	



1

ศาสนากับเป้าหมาย 
การพัฒนาที่ยั่งยืน (SDGs) ๑

พระพรหมบัณฑิต (ประยูร  ธมฺมจิตฺโต)

กรรมการมหาเถรสมาคม เจ้าคณะภาค ๒ 
เจ้าอาวาสวัดประยุรวงศาวาสวรวิหาร 

ประธานสภาสากลวันวิสาขบูชาโลก

๑ ปรบัปรงุจากคำ�บรรยายเรือ่ง “Religions and Sustainable Development Goals” ในการประชมุผูน้ำ�ศาสนา
นานาชาติเรื่อง "ศาสนากับเป้าหมายการพัฒนาที่ยั่งยืน (SDGs)" ณ ห้องประชุมซินนอดใหม่ นครรัฐวาติกัน  
วันที่ ๘ มีนาคม ๒๕๖๒



2

	 ใ น ฐ า น ะ ผู้ แ ท น ข อ ง 
สม เด็ จพ ร ะสั งฆ ร าช  แห่ ง
ประเทศไทย อาตมาขอแสดง
ความชืน่ชมยนิดตีอ่สำ�นกัวาตกัิน
ผู้จัดการประชุมนานาชาติครั้งนี้
ท่ีเปิดเวทีให้ผู้นำ�ศาสนาต่างๆ 
ได้มีโอกาสพบปะแลกเปลี่ยน
กันเพื่อสร้างความร่วมมืออันดี
ระหว่างศาสนาในการขับเคลื่อน
ใหบ้รรลเุป้าหมายของการพฒันา
ที่ยั่งยืนภายในปี ค.ศ. ๒๐๓๐ 
(พ.ศ. ๒๕๗๓) ตามที่องค์การ
สหประชาชาติได้กำ�หนดไว้



3

สานต่อความสัมพันธ์

	 การที่ผู้แทนคณะสงฆ์ไทยได้มาเข้าร่วมการประชุมคร้ังน้ีถือว่าเป็นการสานต่อ 
ความสัมพันธ์แต่อดีตอันยาวนานตั้งแต่ครั้งที่สมเด็จพระวันรัต (ปุ่น ปุณฺณสิริมหาเถร 
เจ้าอาวาสวัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม ต่อมาเป็นสมเด็จพระสังฆราชองค์ที่ ๑๗  

แห่งกรุงรัตนโกสินทร์) เดินทางมาเยือนสำ�นักวาติกันตามคำ�อาราธนาของสมเด็จ 
พระสันตะปาปาปอลที่ ๖ ประมุขแห่งคริสตจักรโรมันคาทอลิก เมื่อ ค.ศ. ๑๙๗๒  
(พ.ศ. ๒๕๑๕)
	 ต่อมาใน ค.ศ. ๒๐๑๖ (พ.ศ. ๒๕๕๙) สำ�นักวาติกันได้ติดต่อขอความร่วมมือ 
จากคณะสงฆ์วัดพระเชตุพนวิมลมังคลารามให้ช่วยปริวรรตคัมภีร์พระมาลัย 
ฉบับภาษาบาลีและภาษาไทยที่จารึกด้วยอักษรขอมโบราณให้เป็นอักษรไทยและ 
อักษรโรมัน โดยสำ�นักวาติกันจะนำ�ไปแปลต่ออีก ๗ ภาษา คัมภีร์นี้เป็นของที่ระลึกที่ 
พระบาทสมเด็จพระปกเกล้าเจ้าอยู่หัว รัชกาลที่ ๗ ถวายสมเด็จพระสันตะปาปาปิอุส 
ที่ ๑๑ เมื่อครั้งเสด็จประพาสยุโรปเมื่อ ค.ศ. ๑๙๓๔ (พ.ศ. ๒๔๗๗)



4

	 คณะสงฆ์วัดพระเชตุพนฯ ได้ดำ�เนินการปริวรรตจนสำ�เร็จเรียบร้อยแล้วมอบ
ให้คณะผู้แทนซ่ึงนำ�โดยพระราชรัตนสุนทร (วินัย ธมฺมานนฺโท) พระราชปริยัติมุนี  
(เทยีบ สริิาโณ) ผูช้ว่ยเจา้อาวาส พร้อมดว้ย คณุฐาปน สริวิฒันภักด ีคณุดสุติ เขมะศกัดิชั์ย 
ไวยาวัจกรของวัด นำ�คัมภีร์ที่ปริวรรตแล้วนั้นมาถวายสมเด็จพระสันตะปาปาฟรานซิส 
เมื่อวันที่ ๑๑ พฤษภาคม ค.ศ. ๒๐๑๘ (พ.ศ. ๒๕๖๑) โดยมีคุณวีระ โรจน์พจนรัตน์ 
รัฐมนตรีว่าการกระทรวงวัฒนธรรมร่วมถวายด้วย 



5

 	 เพื่อกระชับความสัมพันธ์ระหว่างคณะสงฆ์ไทยกับสำ�นักวาติกันให้แน่นแฟ้น 
ยิ่งขึ้น สำ�นักวาติกันจึงมีหนังสือกราบทูลสมเด็จพระสังฆราชขอให้ส่งผู้แทนเข้าร่วม 
การประชุมนานาชาติเรื่อง “ศาสนากับเป้าหมายการพัฒนาที่ ย่ังยืน (SDGs)”  
นั่นจึงเป็นเหตุให้อาตมาพร้อมกับคณะสงฆ์และอุบาสกอุบาสิกาวัดพระเชตุพนฯ  
ได้มาเข้าร่วมการประชุมสัมมนาในครั้งนี้ 



6

ประเพณีทางสังคมของคาทอลิก

	 ตั้งแต่พิธีเปิดการประชุมเมื่อวานจนถึงบ่ายวันน้ี อาตมาสังเกตพบว่าขั้นตอน 
การประชุมครั้งนี้เป็นไปตามประเพณีทางสังคมของคาทอลิก (Catholic Social  
Tradition) ซึ่งมีขั้นตอนอยู่สามขั้น นั่นคือ 

๑.	การเห็น  (See)  หมายถึง  ผู้ เข้าประชุมเกิดความรู้ความเข้าใจว่า
เป้าหมายการพัฒนาที่ยั่งยืน  (Sustainable Development Goals) 
คืออะไร เป้าหมายทั้ง ๑๗ ข้อมาจากไหน แต่ละข้อมีความเกี่ยวข้องสัมพันธ์
กันอย่างไร

๒. การตัดสิน  (Judge)  หมายถึง  ผู้เข้าประชุมสามารถเทียบเคียงเป้าหมาย
ของการพัฒนาที่ยั่งยืนกับคำ�สอนทางศาสนาของตนว่ามีความสอดคล้อง
หรือขัดแย้งกันอย่างไรบ้าง  หลักปฏิบัติในศาสนาจะมีส่วนส่งเสริมให้ 
บรรลุตามเป้าหมายนั้นอย่างไร

๓. การปฏิบัติ  (Act)  หมายถึง  แต่ละศาสนาจะดำ�เนินการอย่างไรบ้าง 
เพื่อให้บรรลุเป้าหมายการพัฒนาที่ยั่งยืน  โดยเฉพาะการบรรลุข้อตกลง 
ความร่วมมือระหว่างศาสนาต่างๆ จะเกิดขึ้นได้อย่างไร

	 ขั้นตอนทั้งสามนี้เทียบได้กับวิธีการแก้ปัญหา ๔ ขั้นตอนในพระพุทธศาสนา 
ที่เรียกว่า อริยสัจ ๔ ดังนี้

๑. ทุกข์  คือการกำ�หนดรู้สภาพของปัญหาว่าเป็นอย่างไร  ขอบเขตของปัญหา 
	มีแค่ไหน ปัญหาร้ายแรงหรือไม่เพียงใด

๒. สมุทัย  คือการวิเคราะห์หาสาเหตุของปัญหาว่ามาจากสาเหตุใดบ้าง  
	สาเหตุนั้นมีความสลับซับซ้อนเพียงใด เพื่อวางแผนแก้ไขปัญหาได้ตรงจุด

๓. นิโรธ  คือการกำ�หนดเป้าหมายที่ต้องไปให้ถึงซึ่งเป็นสภาวะที่แก้ปัญหา 
	สำ�เร็จแล้ว

๔.	มรรค  คือการกำ�หนดแนวทางปฏิบัติ ร่วมกันเพื่อให้บรรลุเป้าหมาย 
ที่วางไว้นั้น

	 องค์การสหประชาชาติได้ตระหนักถึงปัญหาต่างๆ ในโลกใบนี้ที่มีอยู่มากมาย 
เช่น ปัญหาความยากจน ปัญหาจากภัยสงคราม ปัญหาการทำ�ลายสิ่งแวดล้อม 



7

แลว้สรปุวา่ แมว้า่ประเทศทัว่โลกจะไดพ้ยายามระดมสรรพกำ�ลงัในการพฒันาบา้นเมอืง 
อย่างหนัก แต่ผลของการพัฒนาก็ไม่ยั่งยืนถาวรเพราะมันก่อให้เกิดปัญหาอื่นๆ  
ตามมาเป็นงูกินหาง เหมือนการใช้ยาขนานหนึ่งรักษาโรคหนึ่งแต่ก็เกิดโรคอื่นตามมา
เพราะผลข้างเคียงของยาขนานนั้น
ความเป็นมาของเป้าหมายการพัฒนาที่ยั่งยืน (SDGs)

	 ช่วงเที่ยงวันนี้ คณะของพวกเราในที่ประชุมน้ีได้มีโอกาสเข้าพบ "สมเด็จ 
พระสันตะปาปาฟรานซสิ" พระองคไ์ดก้ลา่วสนุทรพจน์ตอ้นรบัพวกเรา ความตอนหน่ึงว่า 
ปัญหาของการพัฒนาทุกวันนี้เกิดมาจากความคิดที่คับแคบว่า การพัฒนาหมายถึง 
การเติบโตทางเศรษฐกิจ (Economic Growth) เท่านั้น ดังนั้น ทั่วโลกจึงวัดความเจริญ
เตบิโตด้วย GNP คอืผลติภณัฑม์วลรวมของประเทศ ซ่ึงวัดเฉพาะการเจริญเตบิโตทางวัตถ ุ
ซึ่งมักจะเกิดจากการย่ำ�ยีธรรมชาติแวดล้อมและการเอารัดเอาเปรียบเพื่อนมนุษย์



8



9

	 สุนทรพจน์ขององค์พระสันตะปาปาดังกล่าวน้ีเป็นการวิเคราะห์ถึงสมุทัย 
คือสาเหตุแห่งการพัฒนาที่ไม่ยั่งยืน ซึ่งเป็นไปในแนวทางเดียวกันกับการวิเคราะห์ 
ขององค์การสหประชาชาติในการประชุมเรื่องการพัฒนา
ที่ยั่งยืนซึ่งจัดขึ้นที่เมืองริโอเดจาเนโร ประเทศบราซิล 
เมือ่ ค.ศ. ๒๐๑๒ (พ.ศ. ๒๕๕๕) ทีป่ระชมุมีมตใิห้ประกาศ
ใช้เป้าหมายการพัฒนาที่ยั่งยืน (SDGs) ต่อจากเป้าหมาย 
การพัฒนาในสหัสวรรษ (Millennium Development 
Goals - MDGs) ซึ่งกำ�ลังจะสิ้นสุดลง โดยที่ประชุมได้ตั้งคณะทำ�งานเพื่อยกร่าง 
เป้าหมายการพฒันาทีย่ัง่ยนืเพือ่เสนอใหท้ีป่ระชมุใหญข่ององคก์ารสหประชาชาตพิจิารณา

Millennium Development Goals



10

สรุปเป้าหมายการพัฒนาที่ยั่งยืน

	 หลักคิดสำ�คัญในเร่ืองนี้ขององค์การสหประชาชาติก็คือว่า การพัฒนาไม่ควร 
ตั้งเป้าหมายไว้ที่การเจริญเติบโตทางเศรษฐกิจเพียงอย่างเดียว เพราะที่ผ่านมาการ
พัฒนาทางเศรษฐกิจจนเจริญเติบโตมากกลับเป็นผลร้ายเพราะมันนำ�ไปสู่การทำ�ลาย
สภาพสังคมและสิ่งแวดล้อมซึ่งทำ�ให้ผลของการพัฒนาไม่ย่ังยืน ดังน้ันการพัฒนา 
ที่ยั่งยืนต้องรวมเป้าหมายหลักสามประการเข้าด้วยกัน กล่าวคือ

๑.	 การพัฒนาด้านเศรษฐกิจ
๒.	 การพัฒนาด้านสังคม
๓.	 การพัฒนาด้านสิ่งแวดล้อม

	 คณะทำ�งานใชเ้วลาสามปีในการระดมความคดิจากทกุภาคสว่นทัว่โลกจงึสามารถ
เสนอให้ที่ประชุมใหญ่ขององค์การสหประชาชาติพิจารณาให้ความเห็นชอบเป้าหมาย 
การพัฒนาที่ยั่งยืน (SDGs) จำ�นวน ๑๗ ข้อ เมื่อวันที่ ๒๕ กันยายน ค.ศ. ๒๐๑๕ (พ.ศ. 
๒๕๕๘) โดยที่ประชุมมีมติให้ทุกฝ่ายร่วมมือกันผลักดันให้บรรลุเป้าหมายการพัฒนา 
ที่ยั่งยืนภายในปี ค.ศ. ๒๐๓๐ (พ.ศ. ๒๕๗๓)



11

	 การพัฒนาทั้งสามด้านนี้เก่ียวข้องสัมพันธ์กันจนไม่สามารถแยกจากกันได้ 
นั่นหมายความว่า การพัฒนาด้านเศรษฐกิจต้องส่งเสริมความเจริญรุ่งเรืองของสังคม
และรักษาส่ิงแวดล้อมธรรมชาติไว้เพื่อส่งมอบให้อนุชนคนรุ่นต่อไป เม่ือทำ�อย่างน้ีได้ 
จึงถือว่าเป็นการพัฒนาที่ยั่งยืน
	 อยา่งไรก็ตาม ท่ีประชมุนานาชาตคิรัง้น้ีสรปุเป้าหมายการพฒันาทีย่ั่งยืนเหลอื ๕ ขอ้  
เรียกว่า ๕ Ps ดังนี้

๑.	ประชาชน  (People)  หมายถึง การพัฒนาที่เกี่ยวกับคน  คือมุ่งถึง 
	การพัฒนาด้านสังคม

๒.	ความมั่งคั่ง (Prosperity) หมายถึง การพัฒนาด้านเศรษฐกิจ
๓.	 โลกของเรา (Planet) หมายถึง การพัฒนาที่ใส่ใจสิ่งแวดล้อมบนโลกใบนี้
๔.	สันติภาพ (Peace) หมายถึง สันติภาพที่ เป็นองค์ประกอบสำ�คัญ 

ของการพัฒนาทุกด้าน  ถ้าไม่มีสันติภาพ  การพัฒนาทุกด้านก็เป็นไปไม่ได้ 
การพัฒนาทุกด้านต้องนำ�ไปสู่สันติภาพจึงจะมีความยั่งยืน

๕.	หุ้นส่วน  (Partnership)  หมายถึงการเรียกร้องให้ทุกฝ่ายร่วมด้วยช่วยกัน 
	คนละไม้คนละมือในการผลักดันให้บรรลุเป้าหมายการที่พัฒนาที่ยั่งยืน

Social

Equitable

EconomicEnvironment Viable

Sustainable

Bearable



12

	 มุมมองเรื่องการพัฒนาของโลกได้เปลี่ยนไปแล้ว คือ แทนที่จะมองการพัฒนา
แบบแยกส่วนก็เปลี่ยนเป็นการพัฒนาแบบองค์รวม (Holistic) ที่ถือเอาการพัฒนาด้าน
เศรษฐกจิ สังคม และสิง่แวดลอ้มเป็นเป้าหมายรว่มกนัของการพฒันาทีย่ั่งยืน ขอ้น้ีทำ�ให้
นึกถึงว่า สภาพัฒน์ของไทยสมัยแรกเรียกชื่อว่า “สภาพัฒนาการเศรษฐกิจแห่งชาติ” 
ปัจจุบันไดช้ือ่ใหมว่า่ “สภาพฒันาการเศรษฐกจิและสงัคมแหง่ชาต”ิ ตอ่ไปอาจตอ้งเปลีย่น
ช่ือใหม่ให้สอดคลอ้งกบัเป้าหมายการพฒันาทีย่ั่งยืนว่า “สภาพฒันาการเศรษฐกจิ สงัคม
และสิ่งแวดล้อมแห่งชาติ”

การพัฒนาแบบองค์รวม

	 การพัฒนาแบบองค์รวมนี้ให้ความสำ�คัญแก่มนุษย์ทุกคนเท่าเทียมกันไม่ว่า
สตรี เด็ก เยาวชน คนจน คนพิการ หรือคนชราต้องได้รับผลแห่งการพัฒนาเหมือนกัน  
ตามหลักการที่ว่า “ไม่มีใครถูกทอดทิ้งไว้ข้างหลัง  (Leaving no one behind)”  
หลักการนี้สอดคล้องกับอุดมการณ์พระโพธิสัตว์ของพระพุทธศาสนาฝ่ายมหายาน 
ที่ว่า  พระโพธิสัตว์แม้จะบรรลุโพธิญาณแล้วก็จะไม่ขอเข้านิพพาน  ท่านจะอยู่โปรดสัตว์ 
ตอ่ไปจนกระท่ังวา่ไมเ่หลอืสตัวใ์หโ้ปรด เมือ่นัน้แหละทา่นจงึจะเขา้นพิพานเปน็คนสดุทา้ย

Prosperity

Planet

Sustainable

Development
Partner-

ship

Peace

People



13

	 การพัฒนาที่ยั่งยืนมุ่งพัฒนามนุษย์ครบทุกส่วน (Whole) ไม่มีการพัฒนามนุษย์
แบบแยกส่วนอีกต่อไป ข้อนี้ไปกันได้กับคำ�สอนในพระพุทธศาสนาที่ถือว่ามนุษย์เป็น 

ตัวตั้งของการพัฒนา ดังคำ�กล่าวที่ว่า  “พัฒนาชาติให้เริ่มที่ประชาชน  พัฒนาคน

ให้เริ่มที่ใจ  จะพัฒนาอะไรให้เริ่มที่ตัวเราเองก่อน”  พระพุทธศาสนาเรียกการพัฒนา
ว่า “ภาวนา” หมายถงึการพฒันามนษุยแ์บบองคร์วมเช่นกนั คอืไมม่กีารแยกสว่นในการ
พัฒนามนุษย์ นั่นคือ มนุษย์ต้องได้รับการพัฒนาให้ครบทั้งสี่ด้าน ดังต่อไปนี้

๑.	กายภาวนา  หมายถึง การพัฒนาด้านกายภาพทั้งด้านเศรษฐกิจและ 
	สิ่งแวดล้อม

๒.	สีลภาวนา  หมายถึง การพัฒนาทางสังคมที่ส่งเสริมให้คนอยู่ร่วมกัน 
	อย่างสันติ

๓.	 จิตตภาวนา  หมายถึง การพัฒนาทางจิตใจที่ทำ�ให้คนมีคุณธรรมและ 
	ความสุข

๔.	ปัญญาภาวนา  หมายถึง การพัฒนาด้านสติปัญญาที่หยั่งรู้ความเชื่อมโยง 
	ของสรรพสิ่งตามหลักปฏิจจสมุปบาทแล้วเกิดกรุณา คือ ความสงสาร 
อัน	เป็นพื้นฐานของสันติภาพและการอนุรักษ์สิ่งแวดล้อม

พัฒนาแบบองค์รวม

กาย

สังคม จิต

ปัญญา

มนุษย์



14

	 พระพุทธศาสนาถือว่า ภาวนาหรือการพัฒนาที่แท้จริงต้องพัฒนามนุษย์ให้ครบ
ท้ังส่ีด้าน ถ้าเน้นด้านใดด้านหนึ่งก็ถือว่าเป็นการพัฒนาที่ไม่ยั่งยืน ถ้าเน้นการพัฒนา
ดา้นเศรษฐกจิมากเกนิไปกเ็ป็นวตัถนุยิมทีส่ดุโตง่ไปดว้ยกามสขุลัลิกานุโยค ซ่ึงหมายถงึ 
การหมกมุ่นในกามสุข ถ้าเน้นการพัฒนาด้านจิตใจอย่างเดียวโดยไม่สนใจการพัฒนา
เศรษฐกิจและสิ่งแวดล้อมก็เป็นการพัฒนาที่สุดโต่งอีกด้านหนึ่ง คือ อัตตกิลมถานุโยค 
ซึ่งหมายถึง การทรมานตนเองให้ลำ�บาก
	 การพัฒนาที่ยั่งยืนต้องเป็นทาง
สายกลางหรือมัชฌิมาปฏิปทาที่เอาใจใส่
องค์ประกอบแห่งการพัฒนาทั้งสี่ด้านคือ  
การพฒันาทัง้ทางกาย สงัคม จิตและปัญญา 
โดยไม่ทิ้งด้านใดด้านหนึ่ง ถ้าขาดด้านใด 
ด้านหนึ่งก็จะเสียความสมดุลเหมือนเก้าอี้
ที่มีสี่ขา เมื่อขาดขาเก้าอี้ไปหนึ่งขา เก้าอี้
ตัวนั้นก็ขาดความมั่นคงพร้อมที่จะล้มได้ 
ตลอดเวลา ยิ่ งไปกว่านั้นการพัฒนา 
ท้ังส่ีด้านยังเกี่ยวโยงสัมพันธ์กันอย่าง 
แยกไม่ออก หลักการพัฒนานี้สอดคล้อง 
กับแนวทางการพัฒนาขององค์การ
สหประชาชาติที่กำ�หนดว่าเป้าหมายการ
พัฒนาที่ยั่งยืนทั้ง ๑๗ ข้อไม่แยกจากกัน 
แต่มีการเกี่ยวข้องสัมพันธ์กัน 

ภาวนา ๔ กับเป้าหมายการพัฒนาที่ยั่งยืน

	 ต่อไปนี้เราจะมาพิจารณาว่า เป้าหมายการพัฒนาที่ยั่งยืนข้อใดบ้างอยู่ในกรอบ
ของภาวนาหรือการพัฒนาทั้งสี่ด้านตามทัศนะของพระพุทธศาสนา
	 ประการแรก  กายภาวนาคือ การพัฒนาด้านกายภาพครอบคลุมเป้าหมายการ
พัฒนาที่ยั่งยืนหลายข้อด้วยกัน ดังนี้

เป้าหมายที่ ๑	 ไม่มีความยากจนเหลืออยู่บนโลกใบนี้
เป้าหมายที่ ๒	 ไม่มีใครหิวโหยอีกต่อไป



15

เป้าหมายที่ ๓ 	 ทุกคนมีสุขภาพดีและมีสุขภาวะ
เป้าหมายที่ ๘ 	 การทำ�งานและการเติบโตทางเศรษฐกิจที่ดีงาม
เป้าหมายที่ ๙ 	 อุตสาหกรรม นวัตกรรม และโครงสร้างพื้นฐาน
เป้าหมายที่ ๑๐	 ไม่มีความเหลื่อมล้ำ�ในการกระจายรายได้และความเจริญ
เป้าหมายที่ ๑๒	 การบริโภคและการผลิตที่มีความรับผิดชอบต่อสิ่งแวดล้อม 

	 พระพทุธศาสนาไดเ้สนอแนวทางเพือ่บรรลเุป้าหมายดงักลา่วมาน้ีดว้ยการพฒันา
ตามแนวทางของเศรษฐศาสตรเ์ชงิพทุธ (Buddhist Economics) อนัเป็นเศรษฐศาสตร ์
ท่ีเน้นการผลิตและการบริโภคที่รับผิดชอบต่อสังคมและสิ่งแวดล้อม  เศรษฐศาสตร์น้ี 
มุ่งควบคุมมากกว่าจะกระตุ้นความโลภของมนุษย์  เพราะความโลภไม่มีขีดจำ�กัด  
ดังพุทธภาษิตที่ว่า “นตฺถิ ตณฺหาสมา นที แม่น้ำ�เสมอด้วยตัณหา ไม่ม”ี คนทุกวันนี้ 
ได้เท่าไรก็ไม่รู้จักพอ  เราลุ่มหลงมัวเมาในการบริโภคอย่างไม่ลืมหูลืมตาจึงทั้งขุด 
ทัง้เจาะท้ังทำ�ลายสิง่แวดลอ้ม เราทำ�เหมอืนหนึง่วา่มโีลกหลายใบใหบ้รโิภคใชส้อย ทัง้ที ่
ในความเป็นจริงเรามีโลกนี้เพียงใบเดียว  ดังนั้นเราจึงต้องใช้ทรัพยากรในโลกใบนี้ 
อย่างประหยัดเพื่อเหลือไว้ส่งต่อให้คนรุ่นต่อไปได้อยู่อาศัยอย่างผาสุกบ้าง
	 ประการที่สอง  สีลภาวนา  คือการพัฒนาทางสังคมเพื่อให้คนอยู่ร่วมกัน 
อย่างสันติ การพัฒนาด้านนี้ครอบคลุมเป้าหมายการพัฒนาที่ยั่งยืน ต่อไปนี้

เป้าหมายที่ ๕	 ความเสมอภาคทางเพศ คือสิทธิที่เท่าเทียมกันระหว่างสตรี 
	 และบุรุษ
เป้าหมายที่ ๑๑	 เมืองและชุมชนที่พัฒนาอย่างยั่งยืน

เป้าหมายที่ ๑๖	 สันติภาพ ความยุติธรรม และสถาบันที่เข้มแข็ง



16

 	 สำ�หรับเป้าหมายที่ ๕ พระพุทธศาสนาเชื่อมั่นในศักยภาพของสตรีและบุรุษ 
ว่าสามารถพัฒนาได้เท่าเทียมกัน ดังพุทธศาสนสุภาษิตที่ว่า 

	 “น หิ สพฺเพสุ าเนสุ 		 ปุริโส โหติ ปณฺฑิโต
	 อิตฺถีปิ ปณฺฑิตา โหติ		  ตตฺถ ตตฺถ วิจกฺขณา”
แปลความว่า

	 “มิใช่แต่บุรุษจะเป็นบัณฑิตได้ในที่ทุกสถาน 

	 แม้สตรีมีปัญญาเห็นประจักษ์ก็เป็นบัณฑิตได้ในที่นั้นๆ”

	 ในเป้าหมายที่เก่ียวกับสันติภาพและความยุติธรรมนั้น คำ�ว่า “สันติภาพ”  
ไม่ได้มีความหมายแค่การอยู่อย่างปราศจากสงครามและความขัดแย้ง แต่ยังหมายถึง
การอยู่ร่วมกันด้วยความรักความสามัคคี มีความยุติธรรม คำ�สอนพื้นฐานในพระพุทธ
ศาสนาที่ส่งเสริมสันติภาพ ก็คือ การรักษาศีลห้าด้วยการไม่ฆ่าสัตว์ ไม่ลักทรัพย์  
ไม่ประพฤติผิดในกาม ไม่พูดปด และไม่เสพสุรายาเสพติด



17

	 ประการทีส่าม จติตภาวนา คอืการพฒันาดา้นจติใจ เราตอ้งยอมรบัวา่ในบรรดา
เป้าหมายทั้ง ๑๗ ข้อ ไมม่ีเป้าหมายใดว่าดว้ยเรื่องจิตตภาวนาโดยตรง ทั้งนี้อาจอนุโลม
เข้ากับเป้าหมายที่ ๓ คือ ทุกคนมีสุขภาพดีและมีสุขภาวะ

	 คำ�ว่าสุขภาพและสุขภาวะหมายรวมทั้งสุขภาพกายและสุขภาวะทางใจ 
ดงัท่ีองคก์ารอนามยัโลกไดใ้หค้วามหมายของคำ�วา่สขุภาพ ไวว้า่ “สขุภาพหมายถงึการ

มีสุขภาวะท่ีสมบรูณ์ทางกาย ทางใจ และทางสงัคม (Health is a state of complete 
physical, mental and social well-being)  คนที่มีสุขภาวะทางใจจะมีความฉลาด 
ในอารมณ์หรือ EQ อันมีผลเป็นการอยู่ร่วมกันอย่างสันติ
	 พระพุทธศาสนาสอนเรื่องการพัฒนาจิตใจด้วยสมถกรรมฐานคือ กรรมฐาน 
ที่สร้างความสงบใจซึ่งพัฒนาคุณธรรมอื่นๆ เช่น เมตตา ความรัก กรุณา ความสงสาร
ขึ้นภายในจิตใจ  จิตใจที่ได้รับการพัฒนาแล้วจะผ่องใส ปราศจากความโกรธเกลียด 
และเป็นฐานของสันติภาพที่ยั่งยืน



18

สันติภาพมี ๓ ระดับ คือ 
๑)	 สันติภาพภายในจิตใจ 
๒)	 สันติภาพในสังคม และ 
๓)	 สันติภาพกับสิ่งแวดล้อม คือไม่มีการเบียดเบียนทำ�ลายสิ่งแวดล้อม 

	 พระพุทธศาสนาถือว่าสันติภาพภายในจิตใจเป็นพื้นฐานของสันติภาพในสังคม
สันติภาพกับสิ่งแวดล้อมและสันติภาพโลก การพัฒนาทางจิตใจด้วยสมถกรรมฐาน 
ตามแนวทางของพระพุทธศาสนาจึงช่วยให้บรรลุเป้าหมายที่ ๑๖ (สันติภาพ) บทบาท 
ของศาสนาในการพัฒนาจิตใจจึงมีส่ วนสำ �คัญที่ทำ � ให้บรรลุ เ ป้าหมายข้อนี้   
ซึ่งสอดคล้องกับคำ�ปรารภในธรรมนูญ
ขององค์การยูเนสโกที่ว่า “เนื่องจาก

สงครามเริ่มต้นที่ ใจของคน  ดังนั้น

ปราการแห่งสันติภาพจึงต้องสร้างขึ้น 

ท่ีใจของคน”  ไม่มีองค์กรใดในโลกจะมี
ความชำ�นาญในการสร้างปราการแห่ง
สันติภาพได้มากเท่าองค์กรศาสนา

OUTER PEACEINNER PEACE

WORLD PEACE



19

 	 ประการทีส่ี ่ปัญญาภาวนา หมายถงึการพฒันาสตปัิญญาทีค่รอบคลุมเป้าหมาย
ท่ี  ๔  คือการศึกษาที่มีคุณภาพสำ�หรับทุกคน  การศึกษาที่ว่าน้ีไม่ได้หมายถึงการศึกษา 
ทางโลกเท่าน้ัน  แต่ยังหมายถึงไตรสิกขาอันเป็นการศึกษาทางศาสนาที่พัฒนาจิตใจ
ให้เกิดสติปัญญาที่หยั่งเห็นความเชื่อมโยงของสรรพสิ่งตามหลักปฏิจจสมุปบาทที่ว่า
ไม่มีอะไรเกิดขึ้นโดยไม่อิงอาศัยซ่ึงกันและกัน  ตั้งแต่โครงสร้างของอะตอมไปจนถึง 
ความเชื่อมโยงระหว่างเทศะและกาละตามหลักทฤษฎีสัมพัทธ์ของไอสไตน์  รวมไปถึง 
การโคจรของดวงดาวบนท้องฟ้า
	 วิปัสสนากรรมฐานจะสร้างปัญญาให้เกิดขึ้นภายในจิตใจ  เม่ือบุคคลมีปัญญา 
ก็จะเห็นว่ามนุษย์ไม่ได้อยู่อย่างเป็นอิสระจากสิ่งแวดล้อม  ดังนั้น  มนุษย์จะต้องรักษา 
สิ่งแวดล้อมตามเป้าหมายต่อไปนี้

เป้าหมายที่ ๑๓	 การดำ�เนินการแก้ไขปัญหาสภาพภูมิอากาศ
เป้าหมายที่ ๑๔	 การอนุรักษ์ชีวิตในน้ำ�
เป้าหมายที่ ๑๕	 การอนรุกัษช์วีติบนบก เพือ่รกัษาความหลากหลายทางชวีภาพ  
	 (Biodiversity)



20

	 ในเรื่องการอนุรักษ์สิ่งแวดล้อมนี้มีพุทธศาสนสุภาษิตที่สอนให้คนเรามี 
ความกตัญญูต่อสิ่งแวดล้อมไว้ว่า 

	 “ยสฺส รุกฺขสฺส ฉายาย		 นิสีเทยฺย สเยยฺย วา
	 น ตสฺส สาขํ ภญฺเชยฺย		 มิตฺตทุพฺโภ หิ ปาปโก”
แปลความว่า

	 “บุคคลนั่งหรือนอนอยู่ใต้ร่มเงาของต้นไม้ใด	

	 ไม่ควรหักรานกิ่งของต้นไม้นั้น

	 ใครทำ�เช่นนั้นชื่อว่าประทุษร้ายมิตร 

	 เป็นคนเลวแท้ๆ” 

หลักปรัชญาของเศรษฐกิจพอเพียง

ปรัชญาของ 
เศรษฐกิจ 
พอเพียง

ทางสายกลาง

มีเหตุผล มีภูมิคุ้มกัน

พอประมาณ

นำ�ไปสู่

เศรษฐกิจ / สังคม / สิ่งแวดล้อม / วัฒนธรรม 
สมดุล / พร้อมรับต่อการเปลี่ยนแปลง

	 ในประ เทศไทยได้ มี
การนำ�เอาแนวคิดเรื่องการ
พัฒน าแบบองค์ ร วมต าม
หลักพระพุทธศาสนาไปใช้
พัฒนาประเทศก่อนที่องค์การ
สหประชาชาติจะประกาศใช้ 
เป้าหมายการพัฒนาในสหัสวรรษ 
(MDGs) ด้วยซ้ำ�ไป พระบาท
สมเด็จพระปรมินทรมหาภูมิพล
อดุลยเดช บรมนาถบพิตร 
รัชกาลท่ี ๙ ทรงแนะนำ�พสกนิกร 
ชาวไทยให้ดำ�เนินการพัฒนาด้วย 
ปรัชญาของเศรษฐกิจพอเพียง 
(Sufficiency Economy) ท่ีมี 
เ ป้ าหมายอ ยู่ ท่ีก า ร พัฒนา
เศรษฐกิจ สังคมและส่ิงแวดล้อม 



21

ไปพร้อมกันดังพระบรมราโชวาทท่ีว่า “พอเพียง  มีความหมายกว้างขวางย่ิงกว่าน้ีอีกคือ

คำ�ว่าพอ  ก็พอเพียง  น้ีก็พอ  แค่น้ันเอง คนเราถ้าพอในความต้องการก็มีความโลภ 

น้อย  เม่ือมีความโลภน้อยก็เบียดเบียนคนอ่ืนน้อย  ถ้าประเทศใดมีความคิดอันน้ี 

มีความคิดว่าทำ�อะไรต้องพอเพียงหมายความว่าพอประมาณ  ซ่ือตรง  ไม่โลภ 

อย่างมาก คนเราก็อยู่เป็นสุข... จะมีของหรูหราก็ได้ แต่ว่าต้องไม่ไปเบียดเบียนคนอ่ืน...”

	 หลกัปรชัญาของเศรษฐกิจพอเพยีงไมก่ระตุน้ความโลภทีจ่ะนำ�ไปสูก่ารเบยีดเบยีน
มนุษย์ด้วยกันและการทำ�ลายสิ่งแวดล้อมในธรรมชาติ ตรงกันข้าม กลับส่งเสริม 
ให้รู้จักพอและมีความสุขตามอัตภาพ ดังนั้น ในหลักปรัชญาของเศรษฐกิจพอเพียง 
เราจึงพบหลักธรรม ๓ ประการในพระพุทธศาสนา ดังนี้

๑.	ความพอด ี(มชัฌมิาปฏิปทา) คอื ทางสายกลางในการพฒันาทีส่รา้งความสขุ 
ทั้งทางกายและทางจิตใจไปพร้อมกัน โดยไม่ยึดติดกับวัตถุนิยมมากเกินไป
จนละทิ้งคุณค่าทางจิตใจและไม่หลงยึดติดกับคุณค่าทางจิตใจมากเกินไป 
จนละทิ้งการพัฒนาเศรษฐกิจ สังคม และสิ่งแวดล้อม

๒. ความพอเหมาะ  (มัตตัญญุตา)  คือ การรู้จักประมาณในการผลิตและการ
บริโภคที่มีความรับผิดชอบต่อสังคมและสิ่งแวดล้อม เช่น การใช้เทคโนโลยี
ที่เหมาะสมหรือการใช้ปุ๋ยธรรมชาติซึ่งไม่เป็นภัยต่อสิ่งแวดล้อม

๓. ความพอใจ  (สุข)  คือ  รู้จักพอใจอิ่มใจกับทรัพย์ที่หามาได้ด้วยน้ำ�พัก 
น้ำ�แรง  (อัตถิสุข)  พอใจในการใช้จ่ายทรัพย์นั้นเลี้ยงตนและแบ่งปัน  
(โภคสุข)  พอใจที่เป็นไทยเพราะไม่มีหนี้สินล้นพ้นตัว (อนณสุข) และพอใจ
ภูมิใจในการประกอบสัมมาชีพด้วยความซื่อสัตย์สุจริต (อนวัชชสุข)

	 หลักปรัชญาของเศรษฐกิจพอเพียงไม่เป็นแต่เพียงแนวคิดทางปรัชญาเท่านั้น  
หากแตย่งัมกีารแปลสูภ่าคปฏบิตัเิป็นโครงการตามแนวพระราชดำ�รกิวา่ ๔,๐๐๐ โครงการ  
อีกท้ังรัฐบาลไทยก็ได้อัญเชิญหลักปรัชญาของเศรษฐกิจพอเพียงไปเป็นปรัชญานำ� 
ในการจัดทำ�แผนพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติ ฉบับที่ ๘ ตั้งแต่ ค.ศ. ๒๐๐๒ 
(พ.ศ. ๒๕๔๕) เป็นต้นมา เพราะเหตุที่หลักปรัชญาของเศรษฐกิจพอเพียงได้นำ�เสนอ 
เป้าหมายการพัฒนาแบบองค์รวมที่สอดคล้องกับเป้าหมายการพัฒนาที่ยั่งยืน 
ขององค์การสหประชาชาติดังกล่าวมา องค์การสหประชาชาติจึงถวายรางวัลความ
สำ�เร็จสูงสุดด้านการพัฒนามนุษย์แดพ่ระบาทสมเดจ็พระปรมนิทรมหาภมูิพลอดุลยเดช  
บรมนาถบพิตร เมื่อ ค.ศ. ๒๐๐๖ (พ.ศ. ๒๕๔๙)



22

	 นายโคฟี่ อันนัน เลขาธิการสหประชาชาติในขณะนั้นได้กล่าวถวายพระราชสดุดี 
ในพิธีถวายรางวัลว่า “ในหลวงรัชกาลที่  ๙  ทรงเป็นกษัตริย์นักพัฒนา  เพราะ 

ทรงถอืเอาคนเปน็ศนูยก์ลางแหง่การพฒันา นัน่คอืมนษุยเ์ปน็ตวัตัง้ของการพฒันา 

หัวใจของการพัฒนาอยู่ที่คน” 



23

หุ้นส่วนสามประสาน

	 ในประเทศไทย สถาบันกษัตริย์มีความสัมพันธ์อันดีกับสถาบันศาสนา 
มาอย่างยาวนาน เมื่อพระมหากษัตริย์ทรงนำ�เสนอหลักปรัชญาของเศรษฐกิจพอเพียง 
ที่สอดคล้องกับหลักธรรมทางศาสนา สถาบันศาสนาโดยเฉพาะอย่างยิ่งคณะสงฆ์ไทย 
กไ็ดช้ว่ยกนัเทศนาสัง่สอนให้ประชาชนดำ�รงชวีติตามหลกัปรชัญาของเศรษฐกจิพอเพยีง 
จึงเกิดหุ้นส่วนไตรภาคีหรือสามประสาน (Tripartite Partnership) อันเป็น 
ความร่วมมือระหว่างรัฐบาลกับคณะสงฆ์และภาคประชาชนในการพัฒนาประเทศ 
ตามหลักปรัชญาของเศรษฐกิจพอเพียงมาจนถึงสมัยรัชกาลปัจจุบัน
	 การสร้างความเป็นหุ้นส่วนในการดำ�เนินงานใดๆ จะเป็นไปได้ก็ต่อเมื่อมี
โครงการที่มีเป้าหมายร่วมกัน (Projects of shared purpose) ดังกรณีความร่วมมือ 
ของทุกภาคส่วนในสังคมไทยเพื่อขับเคลื่อนโครงการประชารัฐในปัจจุบัน  ซ่ึงเป็นความ
ร่วมมือระดับชาติ
	 ในระดับท้องถิ่น คณะสงฆ์และรัฐบาลไทยได้ส่งเสริมให้เกิดหุ้นส่วนการพัฒนา
ชุมชนด้วยนโยบายท่ีเรียกว่า “บวร”  หมายถึงความร่วมมือแบบสามประสานระหว่าง
บ้าน+วัด (โบสถ์และมัสยิด)+ราชการในการขับเคลื่อนการพัฒนาท้องถิ่นเพื่อบรรลุ 
เป้าหมายการพัฒนาที่ยั่งยืน ขอยกการพัฒนาชุมชนย่านกะดีจีนเป็นตัวอย่างในเรื่องนี้

บวร

วัด

ราชการบ้าน



24

การพัฒนาย่านกะดีจีน

	 ย่านกะดีจีนประกอบด้วยชุมชนเก่าแก่ ๖ ชุมชนคือ ๑) ชุมชนวัดประยุรวงศ์  
๒) ชมุชนวดับุปผาราม ๓) ชมุชนวดักัลยาณ ์๔) ชมุชนโรงคราม ๕) ชมุชนโบสถซ์างตาครูส้ 
๖) ชุมชนมัสยิดกุฎีขาว เมื่อดูชื่อชุมชนแล้วก็จะเห็นว่า ย่านกะดีจีนประกอบด้วย  
๓ ศาสนา ๔ ความเชื่อ 
	 ที่ว่ามี ๓ ศาสนา คือ พุทธ คริสต์ อิสลาม ส่วนที่ว่ามี ๔ ความเชื่อ เพราะพุทธ
แบง่ออกเป็น ๒ คอืเถรวาทกบัมหายาน เมือ่รวมกบัครสิตแ์ละอสิลามจงึได ้๔ ความเชือ่



25

	 นโยบายในการสร้างความร่วมมือระหว่างศาสนาเพื่อพัฒนาย่านกะดีจีน 
ยึดหลัก ๒ ประการคือ ๑) แลกเปลี่ยนเรียนรู้ ๒) แสวงจุดร่วม สงวนจุดต่าง  ที่ว่า 
แลกเปลี่ยนเรียนรู้ก็คือการส่งเสริมให้สมาชิกของแต่ละชุมชนได้พบปะสนทนาทำ� 
ความสนทิสนมคุน้เคยกัน มกีารเชญิผูน้ำ�ศาสนามาขึน้เวทเีสวนาแลกเปลีย่น (Dialogue) 
ในงานวัดประยุรวงศาวาสวรวิหาร



26

	 นอกจากนี้ ยังมีโครงการอื่นๆ อีก
มากมาย เช่น โครงการเยาวชนเจ้าบ้าน
สบืสานวฒันธรรม โครงการมอบทุนการศึกษา 
แก่เด็กและเยาวชน โครงการอบรมเยาวชน
ภาคฤดูร้อน โครงการศิลป์ในซอย โครงการ
ประกวดอาหาร ๓ ศาสน ์โครงการงดสบูบุหร่ี
ในศาสนสถาน โครงการอนุรักษ์ภูมิปัญญา

	 ที่ว่า แสวงจุดร่วม สงวนจุดต่าง คือ วัดประยุรวงศาวาสวรวิหารทำ�โครงการ 
ที่มีเป้าหมายให้ทุกฝ่ายได้มีส่วนร่วม เช่น งานสมโภชพระอาราม งานสงกรานต์  
งานถวายผ้ากฐินพระราชทาน งานแห่พระบรมสารีริกธาตุทางน้ำ� งานลอยกระทง  
โดยเชิญชวนชาวบ้านทุกชุมชนให้นำ�สินค้าเครื่องอุปโภคบริโภคมาวางจำ�หน่ายในวัด
โดยที่ทางวัดไม่คิดค่าใช้จ่ายใดๆ เพราะได้รับการสนับสนุนค่าใช้จ่ายในการดำ�เนิน 
การจดังานจากภาครัฐและภาคเอกชน เชน่ มูลนิธสิริวัิฒนภักด ีและบรษัิท ไทยเบฟเวอเรจ 
จำ�กัด (มหาชน)

ท้องถิ่น เช่น หมูกระดาษวัดประยุรวงศาวาสวรวิหาร ขนมฝรั่งกุฎีจีน โครงการอนุรักษ์
ศาสนสถาน เชน่ โครงการบรูณปฏสิงัขรณพ์ระบรมธาตมุหาเจดยีข์องวดัประยรุวงศาวาส 
วรวิหารที่ได้รับรางวัลยอดเยี่ยมอันดับ ๑ จากองค์การยูเนสโก



27

โครงการที่กล่าวถึงมานี้ช่วยให้บรรลุเป้าหมายการพัฒนาที่ยั่งยืน (SDGs)  

ดังต่อไปนี้

๑.	 การสร้างความสมัครสมานสามัคคีให้เกิดขึ้นในย่านกะดีจีนเป็นไป 
ตามเป้าหมายที่ ๑๖ (สันติภาพ ความยุติธรรม และสถาบันที่เข้มแข็ง)

๒.	 การพัฒนาอาชีพและสร้างรายได้ให้กับชุมชนในย่านกะดีจีนด้วยการ 
ท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมเป็นไปตามเป้าหมายที่ ๑ (ไม่มีความยากจน)

๓.	 การพัฒนาย่านกะดีจีนให้มีความสะอาดร่มรื่นน่าอยู่อาศัยเป็นไปตาม 
	เป้าหมายที่ ๑๑ (เมืองและชุมชนที่พัฒนาอย่างยั่งยืน)



28

๔.	 การส่งเสริมโครงการเยาวชนเจ้าบ้านสืบสานวัฒนธรรมและการให้ทุน 
การศึกษาเป็นไปตามเป้าหมายที่ ๔ (การศึกษา)

	 หัวใจของความสำ�เร็จในการพัฒนาย่านกะดีจีนมาจากการเป็นหุ้นส่วนสาม
ประสาน คือ “บวร” โดยเฉพาะอย่างยิ่ง ความร่วมมือระหว่างวัดพุทธกับโบสถ์คริสต์ 
และมัสยิด ถือว่าเป็นองค์ประกอบที่โดดเด่นเป็นพิเศษและเป็นกรณีตัวอย่างของ 
ความสำ�เรจ็ท่ีเกดิจากการพบปะสนทนาแลกเปลีย่น (Dialogue) ของผูน้ำ�ศาสนาในระดบั
ท้องถิ่นที่เป็นต้นแบบให้กับการสนทนาแลกเปลี่ยนในระดับประเทศและระดับนานาชาติ
ต่อไป



29



30

สภาสากลวันวิสาขบูชาโลก

	 การจัดตั้งสภาสากลวันวิสาขบูชาโลก (ICDV) แสดงให้เห็นถึงความสำ�เร็จของ 
ความร่วมมือสามประสานระดับนานาชาติ สภานี้รับหน้าที่จัดงานวิสาขบูชาโลกเป็น
ประจำ�ทกุปีโดยเชญิประมขุสงฆ ์ผูน้ำ�ทางการเมอืง และชาวพทุธทัว่โลกมาประชมุสนทนา
แลกเปลี่ยนกันในหัวข้อที่เก่ียวกับการพัฒนาที่ยั่งยืน ผลของการประชุมเหล่านั้นทำ�ให้
สภาสากลวันวิสาขบูชาโลกได้รับการรับรองให้มีสถานะเป็นองค์กรที่ปรึกษาพิเศษของ 
คณะมนตรีเศรษฐกิจและสังคมแห่งสหประชาชาติ (ECOSOC) ตั้งแต่ ค.ศ. ๒๐๑๓ 
(พ.ศ. ๒๕๕๖) เป็นต้นมา โดยกำ�หนดให้สภา 
มีพันธกิจ ๔ ด้านคือ

๑.	 การพัฒนาที่ยั่งยืน
๒.	 สภาพภูมิอากาศเปลี่ยนแปลง
๓.	 การศึกษา
๔.	 การสร้างสันติภาพ



31

	 เมื่อดูพันธกิจข้อท่ี ๑ แล้วจะเห็นว่า สภาสากลวันวิสาขบูชาโลกมีหน้าที่ดำ�เนิน
การให้บรรลุเป้าหมายการพัฒนาที่ยั่งยืนด้วยเช่นกัน สภาจึงพร้อมที่จะเป็นหุ้นส่วนกับ
องค์กรศาสนาต่างๆ เพื่อการนี้โดยไม่เกี่ยงว่าจะเป็นองค์กรใหญ่หรือเล็กเพียงใด
	 การที่องค์กรศาสนาต่างๆ จับมือกันแบบรวมการเฉพาะกิจด้วยวัตถุประสงค์
เดยีวกนัคอืบรรลเุป้าหมายการพฒันาทีย่ัง่ยนืภายในปี ค.ศ. ๒๐๓๐ (พ.ศ. ๒๕๗๓) กเ็หมอืน
การตั้งวงดนตรีวงใหญ่ที่ประกอบด้วยนักร้องนักดนตรีจำ�นวนมาก เป้าหมายคือการ 
ได้ร้องเพลงที่ไพเราะ จึงจำ�เป็นที่ทุกฝ่ายต้องทำ�หน้าที่ที่ได้รับมอบหมายอย่างดีที่สุด 
เพลงจะมีความไพเราะก็ต่อเมื่อนักร้องนักดนตรีทำ�งานประสานกัน ในทำ�นองเดียวกัน 
การบรรลุเป้าหมายการพัฒนาที่ยั่งยืนจะเป็นไปได้ก็ต่อเมื่อทุกฝ่ายทำ�งานประสานกัน
เป็นอยา่งด ีขอฝากไวว้า่ “ไมม่ใีครยิง่ใหญพ่อทีจ่ะทำ�งานนีใ้หส้ำ�เรจ็ไดต้ามลำ�พงัและ 

ไม่มีใครเล็กเกินไปจนช่วยทำ�อะไรไม่ได”้



32

	 ในโอกาสนี้ ขอประกาศเจตนาของสภาสากลวันวิสาขบูชาโลกที่อาตมาเองเป็น
ประธานว่าสภานีพ้รอ้มจะเป็นหุน้สว่นรว่มมอืกบัทกุองคก์รศาสนาเพือ่ดำ�เนนิการใหบ้รรลุ
เป้าหมายการพัฒนาที่ยั่งยืนภายในกรอบเวลาที่องค์การสหประชาชาติกำ�หนดไว้
	 ในพระนามของเจ้าพระคุณสมเด็จพระสังฆราชแห่งประเทศไทย อาตมา 
ขอส่งความปรารถนาดีมายังท่านทั้งหลาย ขอให้การประชุมนานาชาติครั้งนี้  
จงดำ�เนินไปด้วยดีจนบรรลุวัตถุประสงค์ตามที่ตั้งไว้ทุกประการ



33

Religions and Sustainable  
Development Goals (SDGs)1

1  The text of the speech delivered at the International Conference on Religions and Sustainable 
Development Goals held at Vatican City on  the 8th of March 2019.

Phra Brahmapundit (Prayoon Dhammcitto)  

Member of the Supreme Sangha Council, Thailand
Abbot of Wat Prayurawongsawas



34

	 On behalf of the Supreme Patriarch of Thailand, I wish to express 
appreciation to the organizing committee, who have prepared this forum as 
a platform for every religious tradition to participate in the effort to achieve 
the Sustainable Development Goals (SDGs) by the year 2030. 

	 All seventeen goals embodied in the Sustainable Development 
Goals (SDGs) are interrelated. They can be classified under three main 
groups, namely: 1) Economic Development; 2) Social Development; &  
3) Environmental Development. This is confirmed by the explanation  

Social

Equitable

EconomicEnvironment Viable

Sustainable

Bearable



35

provided by the UN: “Broadly defined, sustainable development is a system 
approach to growth and development and to manage natural, produced, 
and social capital for the welfare of their own and future generations.” 
	 From a Buddhist perspective, all seventeen goals contained in the 
Sustainable Development Goals (SDGs) can be classified under four main 
headings, according to the principle that human beings are the focal point 
of all development. In this context, Buddhists set a target based on the need 
for all people to engage in four kinds of development, i.e.:

1. Physical development (kaya-bhavana)
2. Social development (sIla-bhavana)
3. Mental development (citta-bhavana)
4. Wisdom development (panna-bhavana)

	 If development gives too much emphasis on the physical, to the extent 
of neglecting the mind, this is considered one form of extreme, called ‘indul-
gence in sensual pleasure’ (kama-sukhallikanuyoga). If development gives too 
much emphasis to the mind, to the extent of neglecting the economy and 
the environment, this is considered another extreme, called ‘self-mortification’ 
(attakilamathanuyoga). Buddhism proposes a path of development striking 
a balance between the body and mind. This is called the middle way of 
development, which values every aspect of human development.
	 The first aspect is physical development or material development, 
which involves economic and environmental development. The Sustainable 
Development Goals (SDGs) that fall under this category include:

Goal 1: No Poverty
Goal 2: Zero Hunger



36

Goal 8: Decent Work and Economic Growth
Goal 9: Industry, Innovation and Infrastructure
Goal 10: Reduced Inequalities
Goal 12: Responsible Consumption and Production

	 As physical development also pertains to environmental development, 
the following goals also fall under this category:

Goal 13: Climate Action
Goal 14: Life Below Water
Goal 15: Life on Land

	 Buddhism proposes a method of economic development beneficial to 
the environment that is widely known as Buddhist Economics. King Rama IX of 



37

Thailand, King Bhumibol, incorporated this policy of Buddhist Economics. His 
philosophy of Sufficiency Economy “focuses on living a moderate, self-reliant 
life without harming social and natural environments.” The philosophy of 
Sufficiency Economy has been implemented by the Thai government to be 
the guiding principle of economic and social development plans of Thailand 
since 2002. The UN Human Development Lifetime Achievement Award was 
presented to King Bhumibol in May 2006 in recognition of the significance 
of the philosophy of Sufficiency Economy.
	 The second aspect is social development. The Sustainable  
Development Goals (SDGs) that fall under this category include:

Goal 5: Gender Equality
Goal 11: Sustainable Cities and Communities
Goal 16: Peace, Justice and Strong Institutions

	 The concept of peace in Buddhism means not only the absence of war 
and conflict but also the presence of unity, harmony, freedom and justice.
	 The third aspect is mental development, which refers to developing 
virtuous qualities and peace in the mind. The Sustainable Development 

Goal (SDG) that falls under this category is: Goal 3: 
Good Health and Well-Being, which encompasses 
the development of both physical and mental health. 
Buddhism teaches people to cultivate inner peace 
by way of tranquility meditation, e.g. the meditation 
on loving-kindness, which purifies the mind from 



38

anger and hatred. Purity of mind brings about inner peace, which is the  
foundation for social peace. This conforms to the Preamble of UNESCO  
Constitution: “Since wars begin in the minds of men, it is in the minds of 
men that the defenses of peace must be constructed.”

	 The final aspect is wisdom development. The Sustainable  
Development Goal (SDG) that falls under this category is: Goal 4: Quality 
Education. This does not only refer to increasing knowledge, but also includes 
the advancement of wisdom, i.e. an insight into the truth and into the inter-
relationship of all things. Knowledge and wisdom arise both from general 
education and from training in insight meditation (vipassana).
	 People who develop wisdom in this way discern the law of Dependent 
Origination (patฺiccasamuppada)-the interconnectedness of all things, including 
interpersonal relationships and the relationship between human beings 
and their environment. Wisdom thus naturally gives rise to environmental 
conservation, which in turn promotes sustainable economic, social and  
environmental development. 
	 Having developed wisdom, people feel compassion, because they are aware  
of other people’s problems and difficulties. They will try to solve these problems by  
setting down specific goals and applying collective methods of reform. It is for 
this reason of solving global problems that the United Nations has established 
these SDGs along with the particulars of achieving them. When we, as members 
of different religious traditions, witness the difficulties that others are 
facing, we respond with compassion. We cannot remain idle and indifferent. 



39

We are obliged to help as a driving force in order to realize these SDGs within 
the designated time limit. On its own, the government sector is incapable of 
realizing these goals. Other sectors, in particular the religious sector, must 
cooperate and build a partnership, conforming to Goal 17: Partnerships for 
the Goals.
	 Buddhists from across the globe have jointly established an  
international platform to fulfil the aforementioned cooperation, namely the 
International Council for the Day of Vesak (ICDV). An annual meeting is 
organized on the Vesak Day, also known as the Buddha Day, for Buddhist 
leaders, state leaders, and everyday Buddhists to brainstorm on how to  
proceed in achieving the SDGs. Therefore, the Economic and Social Council 
(ECOSOC) of the United Nations granted special consultative status to the 
ICDV in July 2013.



40

	 This shows the global Buddhist cooperation for achieving the SDGs 
by applying a Tripartite Partnership, that is, cooperation between Buddhist 
leaders, political leaders, and the general people. 
	 In Thailand, the Supreme Sangha Council, with the Supreme Patriarch 
at the helm, has implemented a development strategy called the Tripartite 
Partnership, which initiates cooperation between religious leaders, political 
leaders, and local people. In Thai this is referred to as ‘bowon’ (‘excellent’, 
‘exalted’): a tripartite development policy for building cooperation between 
the general public, the religious sector, and the government sector. In terms 
of the religious sector, there is active support for collaboration and dialogue 
between religious leaders of the officially recognized traditions, namely,  
Buddhism, Christianity, Islam, Hinduism, and Sikhism. 
	 On the level of local community development, cooperation is being 
fostered between Buddhist monasteries, Christian churches, and Muslim 
mosques, by setting up projects of shared purpose. This is evident in the  
community development around Wat Prayunwongsawas, where I am the 



41

abbot. The neighborhood around Wat Prayunwongsawas, known as Kadi 
Chin, consists of six major communities and contains monasteries, churches, 
and mosques. In the present time, it is not only religious leaders of the  
Buddhist, Christian, and Muslim communities who hand-in-hand develop the 
Kadi Chin quarter. We also receive an excellent backing from the people 
sector and the government sector, who promote the role of the religious 
sector in mobilizing the development of the local community. 



42

	 Organizing this forum on Tripartite Partnership demonstrates the healthy 
cooperation between the religious sector, government sector and people 
sector. It clearly expresses the shared aspiration to realize the Sustainable 
Development Goals (SDGs). 

Tripartite Partnership

	 On behalf of the Supreme Patriarch of Thailand, may I express 
the well-wishing for this enterprise to reach fulfilment in line with all of its  
objectives. And may I declare the intent by the Buddhist community to build 
a partnership with all sectors, in order to carry out the necessary work for 
realizing the SDGs by the year 2030.

BOWON

Religious 
Leaders

Political 
Leaders

Local 
People



บรรณาธิการ
ประธานคณะที่ปรึกษา 
พระพรหมบัณฑิต	 เจ้าอาวาสวัดประยุรวงศาวาสวรวิหาร
คณะที่ปรึกษา 
มองซินญอร์	 ดร.วิษณุ ธัญญอนันต์ 
คุณฐาปน	 สิริวัฒนภักดี 
คณะทำ�งาน 
พระมหาผล	 วิเชฏฺสมโณ 
คุณดุสิต	 เขมะศักดิ์ชัย 
คุณประวิช	 สุขุม 
คุณวิรัช	 เมฆสัมพันธ ์
คุณสุวรรณ์	 สุพัฒนมงคล 
คุณกมลชนก	 คำ�เผ่า 
คุณจันทิมา	 ศรีทองอินทร์
ISBN	  
978-616-485-500-7 
จัดพิมพ์โดย	  
พระพรหมบัณฑิต (ประยูร ธมฺมจิตฺโต) 
วัดประยุรวงศาวาสวรวิหาร ๒๔ ถนนประชาธิปก แขวงวัดกัลยาณ์ เขตธนบุรี 
กรุงเทพมหานคร ๑๐๖๐๐  
Phra Brahmapundit (Prayoon Dhammcitto) 
Wat Prayurawongsawat 24 Prachathipok Road, Wat Kanlaya  
Subdistrict, Thon Buri District, Bangkok 10600
เว็บไซต	์  
www.watprayoon.com
ออกแบบและจัดพิมพ ์
บริษัทอมรินทร์พริ้นติ้งแอนด์พับลิชชิ่ง จำ�กัด (มหาชน) 
๓๗๖ ถนนชัยพฤกษ์ แขวงตลิ่งชัน เขตตลิ่งชัน กรุงเทพฯ ๑๐๗๐๐ 
โทรศัพท์ ๐-๒๔๒๒-๙๐๐๐ 
E-mail : aprint@amarin.co.th    Homepage : http://www.amarin.com



มูลนิธิสิริวัฒนภักดี และบริษัท ไทยเบฟเวอเรจ จำ�กัด (มหาชน) 
โดย คุณเจริญ-คุณหญิงวรรณา สิริวัฒนภักดี และครอบครัว 

พิมพ์ถวายวัดประยุรวงศาวาสวรวิหาร 
๑๘ มีนาคม ๒๕๖๒



Phra Brahmapundit (Prayoon Dhammcitto)

Development Goals (SDGs)

Religions and
Sustainable 

พระพรหมบัณฑิต (ประยูร ธมฺมจิตฺโต)

ศาสนากับ 
เป้าหมาย 

การพัฒนาที่ยั่งยืน (SDGs) 

eace
Partn

ership

P
ro

sp
er

ity

PlanetPeople

eace
Partn

ership

P
ro

sp
er

ity

PlanetPeople

cover1.indd   1-3 3/13/19   8:58 PM


